
 מרדכי לינזר

 בכורות יט
 

 מום בנידון אם יוצא דופן חשיב

הלח"מ (פ"ד תמורה ה"ח) למד בדעת הרמב"ם דיוצ"ד וכלאים נפדין בלי מום, שאין לך מום גדול מזה. ודבריו תמוהין 
 ממתני', דאמר ר"ט דיוצ"ד ירעה עד שיסתאב, ואמאי צריך מום, הלא כבר יש בו מומו של יוצ"ד.

דהא שאפשר לפדות ע"י מום הוא דהוי כבהמה  הלח"מ כוונתהדברים איתא בספר נזר הקודש מנחות פג:] דונ"ל [ויסוד 
זה שייך נמי בכלאים ויוצ"ד וחבריהם, שהם מופקעים מהקרבה , וממילא טמאה, והיינו שמופקעת לגמרי מהקרבה

 כבהמה טמאה, ולהכי שייך בהם פדיון.ולהכי לא גריעי מבע"מ להחשב  אין במינם קרבן ואין עושים תמורה,ממש, שהרי 

וגם שעיקר קדושתו הוא אבל בכור אין קדושתו משום דין הקרבה, דמה"ט מתקדש גם בבע"מ משום דרחם מקדשו 
ולהכי בעינן דוקא מום, (פ"ה אות מב), ולהכי פשיטא שאין יוצ"ד מפקיע קדושתו להתירו להשחט. להיות מתנות כהונה 

 הותר בשחיטה ואכילה מחוץ למקדש.כמפורש בפסוק שבכור בע"מ 

 

 בכור לדבר אחד

ואף דכתיב פטר רחם, סובר ר"ט שזה בא למעט בא אחר נקבה,  .ר' טרפון מספק"ל בכור לדבר אחד אי הוי בכורא] 
 וכדמשמע בגמ', אבל לא בעינן שהבכור יצא דרך רחם(ד"ה רישא) כמש"כ התוס' 

איהו סובר דיוצא דופן לא נתקדש כלל, ואילו ר אחד הוי בכור, אלא דר' שמעון דבכור לדבוהנה להלן (מז:) גם שיטת 
הבא אחר יוצא דופן הוי בכור גמור. וביארו התוס' שם (ד"ה בכור) דסברת ר"ש חלוקה מר' טרפון, דיוצא דופן גרע לפי 

 .ר"ש דלא הוי בכור כלל ונתמעט מ'פטר רחם', ואילו בא אחר יוצא דופן אלימא לי', והוי בכור גמור

בעיקר שיטת ר"ט דבכור לדבר אחד הוי בכור, בפשוטו היינו שהוא מסופק אם סגי בדבר אחד, או דבעינן לכל דבר, ב] 
יכורים בית ראשבספר אבל  ולהכי שניהם אין בהם קדושה כלל. ולפי הצד ששניהם בכורים, לכאו' שניהם ניתנים לכהן.

דושה קלישתא של בכור, דסגי באחד מן הסיבות של בכורה כדי חידש דכוונת ר"ט ששניהם יש בהם ק )(ד"ה ועי' חולין
ולדבריו,  דש במקצת, ולשון 'ספק' היינו שיש בו תערובת של חולין וקדשים, כמש"כ המהר"ל לגבי כל ספיקות.שיתק

 שניהם אסורים בגו"ע מדאו' ואין בהם מלקות, שהוא 'חצי איסור' של גו"ע.

דר"ש הסובר דבכור לד"א הוי בכור לגמרי ואילו ר"ט סובר דירעו עד שיסתאבו, ותירצו דסברת ר"ש חלוקה ובתוס' (מז:) משמע כדבריו, דהק' 
ל מר"ט וכו'. ודבריהם צ"ב, שאין כאן סברות חלוקות, אלא דר"ש פשיטא לי' דהוי בכור, ואילו ר"ט מספק"ל, ואיך כתבו שהם סברות חלוקות. אב

 בכור', ולהכי סברותיהם חלוקות זמ"ז, ודו"ק.-ור גמור, ואילו ר"ט הוא ודאי 'חצילמש"כ הראש"ב את"ש, דר"ש סובר שהוא בכ

ולהכי יש פסול של חציצה, ובעינן נגיעה ברחם [עי' לעיל ט. ובחולין סט: בכור נתקדש ע"י הרחם, סוגיות דג] מצינו בכמה 
ון לא בעינן קידוש ע"י הרחם. וא"כ יל"ע ובע"כ לפי צד זה של ר' טרפע.]. והרי ביציאה דרך דופן, פשיטא דל"ב כל הני, 

שגם אליבא דחכמים דבעינן רחם דוקא, מהיכ"ת שהוא משום 'קידוש' הרחם, ואולי הוא רק הגדרה שיצא דרך רחם. 
חציצה וכדו', דסגי שיצא דרך רחם, מתקדש גם היכא שיש  אדם ג"מ (יו"ד ח"ג סי' רנה) דבכורוהרי כיוצ"ב כתב הא

 ו חז"ל שיש קדושה מיוחדת ע"י נגיעה ברחם.ואמאי לגבי בהמה נקט

סי' יט ססקי"ד) צידד לומר דלר' טרפון קרב גם יוצ"ד, וטעמו דהא דנתמעט יוצ"ד מהקרבה נלמד בכורות החזו"א (ד] 
מכי יולד, אבל זה מבוסס על הילפותא של בכור כמבו' בנדה מ., והרי לר"ט דיוצ"ד מתקדש להיות בכור, לא שייך 

 וממילא אין מקור דיוצ"ד אינו קרב.הילפותא כלל, 

 

 



 רובא דאיתא קמן ורובא דליתא קמן

מבו' בגמ' דסד"א דלא אזלינן בתר רובא דליתא קמן כלל, ועד"ז בפ"ק דחולין (יא.). ויל"ע מהו ההבדל בין רובא דאיתא 
) והחת"ס (ב"ב כג: ד"ה ורע"א (כתובות יג:) והנתיבות (בשו"ת חמד"ש אה"ע סי' כד סקי"בקמן ובין רובא דליתא קמן. 

דרובא דליתא קמן אינו תלוי על מספר מסוים שיש בעולם, אלא משום שטבע העולם ומנהגו הוא כך, ואין  כתבו ואע"ג)
הענין לייחס הפרט [בהמה אחת] לכלל של בהמות שאינן טריפות, אלא דכיון דדרכו של עולם הוא דסתם בהמה אינה 

טריפה. ולהכי כל רובא דליתא קמן לא הוי כמו רובא דאיתא קמן, שהרי בהמה זו  טריפה, יש לנקוט שגם בהמה זו אינה
 לא פירשה מכלל בהמות שאינן טריפות שנצטרך לייחס אותה לשם, אלא הנידון עליה בעצמה, וזהו רובא דליתא קמן.

 

 איזה מהן עדיף

דליתא קמן. ואף אחר שהגמ' הוכיחה דלא אזלינן בתר רובא בסוגין חזינן שיש מעלה של רובא דאיתא קמן, דסד"א 
א] כתבו התוס' (ד"ה ברובא) דר' מאיר לא  דאזלינן בתר רובא דליתא קמן, חזינן בכ"ד דרובא דאיתא קמן עדיפא.

הר"ן (רפ"ג דע"ז) דר"מ מודה ברובא ) וד"ה כגון קיט.חייש למיעוטא ברובא דאיתא קמן, וכן דעת התוס' ביבמות (
אם ד"ה  רש"י (קידושין פ. ב] דעת    במות סז: סובר דר' מאיר חייש למיעוט בכל גווני]. [אבל הרמב"ן י דאיתא קמן
החוו"ד (סי' סג ג]  ) דלא אמרינן סמוך מיעוט לחזקה ברובא דאיתא קמן, וכן הכריע החוו"ד (סי' סג). רוב שרצים

קמן  דאיתא אכות נג.], ולא ברובדדוקא ברוב דליתא קמן מצטרפין שני מיעוטין לבטל הרוב [כמבואר בברכתב סק"ב) 
, ודוקא השאג"א (חדשות סי' יח) כתב דרובא דליתא קמן לא מהני לטהר ברה"יד]  דכל מיעוט הוא כמאן דליתא.    

 רובא דאיתא קמן.

דליתא.  ונראה שיסוד דכל הנ"ל הוא דהיכא דהרוב הוא לפנינו, אזי יש דבר ברור לתלות בו, וממילא המיעוט הוא כמאן
אין תלייה ברורה לבהמה שעליה אנו דנים,  בעלמא דרוב בהמות אינן טרפות, הרידחזינן  משא"כ ברובא דליתא קמן, אף

 .אלא דמסתמא היא כשרה כרוב הבהמות, ובהכי לא נתבטל צד המיעוט

יתא קמן חשיב דל (ש"ב פט"ו) נקט דרובא מעתתאשב השא]    אבל בכ"ד כתבו הפוסקים דרובא דליתא קמן עדיפא. 
רע"א (כתובות יג: ד"ה ואפשר) כתב דעד אחד נאמן כנגד רובא ב]  דרובא דאיתא קמן הוי עשירי ספק.  עשירי ודאי, אף

(ש"ג פ"א) נקט בדעת הרמב"ם (פט"ו איסורי  רי יושרבשעג]  דאיתא קמן ואינו נאמן כנגד רובא דליתא קמן. 
 דיני נפשות.ביאה הכ"ז) דלא אזלינן בתר רובא דאיתא קמן ב

ומדברי רע"א מבואר דהמעלה של רובא דליתא קמן הוא שטבע העולם הוא כך ויש סברא שאמור להיות כמו הרוב, 
אבל החת"ס (ב"ב כג: ד"ה אע"ג) כתב טעם אחר, שהוא משום המיעוט, דכיון שהמיעוט אינו לפנינו, אין צריכים עכת"ד. 

ימים, רובא דאיתא קמן עדיפא, ולגבי דינים אחרים, רובא דליתא קמן לחוש לו כ"כ. ואכתי יל"ע אמאי לגבי דינים מסו
 עדיפא, ועי'.

 

 ר' מאיר חייש למיעוט

דעת התוס' (בכורות כ. ד"ה ואיבעית, יבמות קיט. ד"ה מחוורתא) דר' מאיר חושש למיעוט מדרבנן, אבל מודה דמדאו' 
מדאו' ר' מאיר חייש למיעוט. אמנם גם לדעת התוס' אזלינן בתר רוב. אבל דעת הרמב"ן והרשב"א (חולין יב.) שאפי' 

נראה שיש מח' ביניהם מדאו', שהרי נחלקו גם בסמוך מיעוט לחזקה שהיא מח' מדאו' [שהרי ר' מאיר מיקל]. והיינו 
דעיקר המח' היא אם מיעוט כמאן דאיתא מדאו', אלא דאכתי הרוב יכול להכריע, אבל כיון שהוא קיים מדאו', להכי 

 הדי חזקה מדאו', וגם שחוששים לאותו מיעוט מדרבנן, ויסוד זה מבו' בר"ן רפ"ג דע"ז (יז: בדפי הרי"ף). מצטרף ב


